
    

 

   № 11(162) ноябрь 

2024 г. 

Свято-Троицкий храм ст. Казанской Тихорецкой епархии 

Выпускается по благословению Преосвященнейшего Стефана,  

епископа Тихорецкого и Кореновского 

4 ноября – Празднование Казанской иконе Божией Матери 
(в память избавления Москвы и России от поляков в 1612 г.) 

 

«Взбранной воеводе победительная, яко избавльшеся 

от злых благодарственная восписуем Ти  

раби Твои, Богородице!» 

        Ныне не словом только, а самым делом  – нарочи-

тым торжеством св. Церковь  и отечество наше воспи-

суют благодарственная Пресвятой Богородице, как 

взбранной воеводе и победительнице, избавившей нас 

от злых в начале семнадцатого столетия. Страшное то 

было время для православной России.  

       Род Рюрика, благочестивый род, царствовавший 

столько веков, пресекся на престоле русском; попытки 

возвести на этот престол кого-либо из соотечественни-

ков остались безуспешными; появившиеся самозванцы 

потрясли государство до последних оснований и угро-

жали самому его православию; внутри отечества гос-

подствовали распри, нестроения, междоусобия; внеш- 

ние враги – шведы и поляки вступили с своими полчищами в пределы России и опустоша-

ли ея страны.           

          Тогда некоторые из русских решились-было призвать на престол отечественный 

польского королевича Владислава с условием, чтобы он переменил латинство на правосла-

вие. Имя Владислава, под этим условием, уже поминалось в православных церквах... Но 

отец его, король польский, думал иначе: он надеялся покорить себе Россию оружием и сам 

соделаться ея царем, ни мало не изменяя своей вере; войска польския овладели уже Моск-

вою... Кто-ж спасет тебя, бедствующая Россия, в эту тяжкую годину? Не было спасения на 

земле, – оно подано свыше. Предки наши, по благословению пастырей, наложили на себя 

трехдневный пост и обратились с молитвою к Богу. И вот в одну ночь к одному благочес-

тивому иерарху греческому, по имени Арсению, проживавшему в Москве, в плену у поля-

ков, явился преподобный Сергий Радонежский и сказал, что молитва  угодников русских о 

своем отечестве услышана, и что Бог, по ходатайству в особенности Пресвятой Богороди-

цы, избавит Москву от врагов. Эта весть быстро разнеслась по всему войску русскому, 

осаждавшему столицу, и оно, воодушевленное надеждою на помощь взбранной Воеводы, 

сделало нападение на врагов, изгнало их из Москвы и спасло Церковь  и отечество от угро-

жавших им опасностей. Когда, вслед за тем, положено было принести торжественное бла-

годарение Господу, и народ вместе с войском вступали в Кремль: на встречу им вышел 

маститый иерарх Арсений, неся в руках чудотворную икону Божия Матери Казанския, – и 

все пали пред нею на колени в слезах и единогласно приписали ей свое избавление от вра-

гов. В память этого-то достопамятного события и установлен настоящий праздник. 

        Таким образом, настоящий праздник напоминает собою одно из тех многочисленных 

событий, когда Пресвятая Богородица, по молитвам наших предков, избавляла их от вра- 



гов… 

          Братие! Вспомним, что и у каждого из нас, как христианина, есть свои враги – враги 

спасения, и научимся, по примеру предков, искать себе помощи против этих врагов и из-

бавления от них у Царицы небесной… Напечатлеем глубже в нашем уме и сердце ту от-

радную истину, что Пресвятая Дева – Богородица, столько раз избавлявшая предков наших 

от врагов, всегда готова оказать и каждому из нас такую же помощь, если только мы будем 

прибегать к ней с теплою молитвою. Кто бы ни явился в известное время нашим врагом, – 

плоть ли с ея страстьми и похотьми, мир ли с его безчисленными соблазнами, диавол ли с 

его духовными искушениями: важно то, что все это суть враги нашего спасения.  

         А Пресвятая Дева, как Матерь нашего Спасителя, без сомнения, всего более желает 

каждому из нас вечного спасения. Если Она избавляла предков наших и от таких врагов, 

которые угрожали одному внешнему их благосостоянию: не тем ли скорее подвигнется 

Она для избавления нас от врагов, угрожающих погубить самыя души наши в геенне 

огненной. 

Митр. Макарий (Булгаков) 

4 ноября – память семи отроков Ефесских: Максимилиана, Иамвлиха, Мартиниана, 

Иоанна, Дионисия, Ексакустодиана (Константина) и Антонина 
        Семь ефесских отроков: Максимилиан, Иамвлих, Мартиниан, Иоанн, Дионисий, Екса-

кустодиан (Константин) и Антонин, жили в III в. Святой Максимилиан был сыном ефес-

ского градоначальника, остальные шесть юношей – сыновьями других знатных граждан. 

Юноши были друзьями с детства, все состояли на военной службе. Когда император Декий 

прибыл в Ефес, он повелел всем гражданам явиться для принесения жертвы языческим бо-

жествам; непокорных же ожидали мучения и смертная казнь. По доносу были призваны и 

семь ефесских отроков. Представ перед императором, святые отроки исповедали свою веру 

во Христа. С них немедленно были сняты знаки воинского отличия – военные пояса. Одна-

ко Декий отпустил их на свободу, надеясь, что они изменят решение за то время, пока он 

находится в походе. Юноши ушли из города и скрылись в пещере горы Охлон, где прово-

дили время в молитвах, готовясь к мученическому подвигу. Самый младший из них – свя-

той Иамвлих, одеваясь в нищенское рубище, ходил в город и покупал хлеб. В один из та-

ких выходов в город он услышал, что император вернулся и их ищут, чтобы представить 

на суд. Святой Максимилиан воодушевил друзей выйти из пещеры и добровольно явиться 

на суд. Узнав, где скрываются отроки, император велел заложить вход в пещеру камнями, 

чтобы отроки умерли в ней от голода и жажды. Двое из сановников, присутствовавших при 

замуровании входа в пещеру, были тайными христианами. Желая сохранить память о свя-

тых, они вложили среди камней запечатанный ковчежец, в котором находились две оло-

вянные дощечки. На них были написаны имена семи отроков и обстоятельства их страда-

ний и смерти. 

       Но Господь навел на отроков чудный сон, продолжавшийся почти два столетия. К то-

му времени гонения на христиан прекратились, хотя при святом благоверном царе Феодо-

сии Младшем явились еретики, отвергавшие воскресение мертвых во второе пришествие 

Господа нашего Иисуса Христа. Одни из них говорили: «Как может быть воскресение 

мертвых, когда не будет ни души, ни тела, так как они уничтожатся?» Другие утверждали: 

«Только одни души будут иметь воздаяние, так как невозможно телам восстать и ожить 

после тысячи лет, когда не останется от них и праха». Тогда-то Господь и открыл тайну 

ожидаемого воскресения мертвых и будущей жизни через Своих семь отроков.  

        Владелец участка земли, на которой находилась гора Охлон, начал каменную построй-

ку, и рабочие разобрали вход в пещеру. Господь оживил отроков, и они проснулись словно 

от обыкновенного сна, не подозревая, что прошло почти 200 лет. Тела их и одежды были 



совершенно нетленны. Готовясь принять мучения, отроки поручили святому Иамвлиху 

еще раз купить им хлеба в городе для подкрепления сил. Подойдя к городу, юноша пора-

зился, увидев на воротах святой крест. Услышав свободно произносимое Имя Иисуса 

Христа, он стал сомневаться, что пришел в свой город. Расплачиваясь за хлеб, святой от-

рок подал торговцу монету с изображением императора Декия и был задержан, как скрыв-

ший клад старинных монет. Святого Иамвлиха привели к градоначальнику, у которого в то 

время находился Ефесский епископ. Слушая недоуменные ответы юноши, епископ понял, 

что Бог открывает через него какую-то тайну, и сам отправился вместе с народом к пеще-

ре. У входа в пещеру епископ вынул из груды камней запечатанный ковчежец и открыл 

его. Он прочел на оловянных дощечках имена семи отроков и обстоятельства замурования 

пещеры по повелению императора Декия. Войдя в пещеру и увидев в ней живых отроков, 

все возрадовались и поняли, что Господь через пробуждение их от долгого сна открывает 

Церкви тайну воскресения мертвых. Вскоре сам император прибыл в Ефес и беседовал с 

юношами в пещере. Тогда же святые отроки на глазах у всех склонили головы на землю и 

опять заснули, на этот раз до всеобщего воскресения. Император хотел каждого из отроков 

положить в драгоценную раку, но, явившись ему во сне, святые отроки сказали, чтобы тела 

их были оставлены в пещере на земле. В ХII в. русский паломник игумен Даниил видел в 

пещере эти святые мощи семи отроков. 

        Память семи отроков празднуется 22 октября (ст.ст.), т.к. по одному преданию, кото-

рое вошло в русский Пролог, отроки вторично уснули в этот день; по заметке греческой 

Минеи 1870 г., они в первый раз уснули 4 августа, а пробудились 22 октября. Святые отро-

ки упоминаются и в службе церковного новолетия – 1 сентября. 

21 ноября – Собор Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил бесплотных. 

Архангелов Гавриила, Рафаила, Уриила, Селафиила, Иегудиила, 

Варахиила, Иеремиила 
        Сегодня – праздник в честь Небесных Сил бесплотных, которых Господь Бог сотворил 

в самом начале. Они уже «восклицали от радости», когда Бог полагал основание Вселен-

ной (Иов.38:7). Нам также открыто, что бесплотные Силы имеют разные дарования.    

        Пророк Иезекииль пишет, например, о Херувимах, что «все тело их, и спины их, и ру-

ки их, и крылья их … полны очей» (Иез.10:22). Они имеют разные служения, и составляют 

некую иерархию. Апостол Павел в своих посланиях упоминает Престолы, Начальства, 

Власти, Господства, Силы, Архангелов, Ангелов. Открыты нам также имена некоторых 

верховных Архангелов. Имя Архистратига всех Небесных Воинств – Михаил. Он же – 

хранитель сначала Богоизбранного народа, а потом – нового Израиля, Христовой Церкви. 

Имя второго Архангела – Гавриил. Это – Божий благовестник. Он и пророку Даниилу 

объяснял смысл видений о грядущих судьбах мира, и Пресвятой Деве возвестил о рожде-

нии от Нее Спасителя, и – Захарии о рождении Иоанна Крестителя. 

         Писание говорит, что Ангелы «суть служебные духи, посылаемые на служение для 

тех, которые имеют наследовать спасение». У каждого есть свой Ангел-хранитель, и 

поэтому, когда мы обижаем человека, мы одновременно задеваем и небеса: «Смотрите, не 

презирайте ни одного из малых сих; ибо говорю вам, что Ангелы их на небесах всегда 

видят лице Отца Моего Небесного» (Мф.18:10). Служить Богу и людям – высшая радость 

для Ангелов, и они так это делают, что люди чувствуют, что действует Сам Бог. Узнав о 

Рождестве Христовом, пастухи сказали: «Пойдем в Вифлеем и посмотрим, что там слу-

чилось, о чем возвестил нам Господь» (Лк.2:15). А ведь возвестили им об этом Ангелы! 

         Ангелы ревнуют о славе Божией и об искоренении зла: «Господи! не доброе ли семя 

сеял Ты на поле Твоем? Откуда же на нем плевелы? … Хочешь ли, мы пойдем и выберем 

их»? Но только Бог обладает полнотой ведения; только Он знает, когда сеять, жать, и вы- 



дергивать плевелы. 

         Открыто нам, что есть и падшие ангелы, называемые бесами. Их тоже много, и во 

главе их тот, кого именуют сатаной. Это их имел в виду Апостол, когда говорил, что «на-

ша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против миро-

правителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных» (Еф.6:12). Дух прост. Он 

выбирает раз и навсегда, и в зависимости от своего свободного выбора, он или весь и на-

всегда в добре, или весь и навсегда во зле; и в нем уже нет точки опоры для изменения 

себя. Это – в отличие от человека, который кроме души имеет и тело, благодаря которому 

не может ни – как Ангел, сразу вознестись на небо, ни – как бес, сразу ниспасть во ад. Тело 

– как якорь, благодаря которому человек может остановиться на пути зла, может покаять-

ся. На пути же добра Бог всегда поддержит, и Ангелов Своих пошлет на помощь, «сохра-

нити тя во всех путех твоих» (Пс.90). 

         И мы сегодня радостно приветствуем бесчисленное множество наших бесплотных 

помощников в борьбе с грехом и диаволом и просим их: «да вашими молитвами оградите 

нас кровом крил невещественныя вашея славы». Потому что подлинное их оружие именно 

– молитва. В своем послании Апостол Иуда показывает, как воинствует Архангел Михаил. 

Он, споря с диаволом, «не смел произнесть укоризненного суда, но сказал: «Да запретит 

тебе Господь» (Иуд.1:9). И сквозь эти молитвенные слова – какой сокрушительный удар 

последовал: «Я видел Сатану, спадшего с неба, как молнию. Се даю вам власть наступать 

на змей и скорпионов и на всю силу вражию, и ничто не повредит вам», – говорит Господь. 

И как святому Андрею Юродивому было показано, насколько те, кто за нас, сильнее тех, 

кто против нас, – так и мы должны быть уверены, что «ополчится Ангел Господень окрест 

боящихся» Бога «и избавит их» (Пс.33). И особенно должны мы помнить, какова сила ан-

гельской молитвы, какова сила ангельского смиренного доверия Богу, и какова сила ан-

гельского беззлобного противостояния врагу. 

Прот. Вячеслав Резников 

22 ноября – празднование иконе Божией Матери «Быстрослышащая и 

Быстроотвечающая». 

 

         Оригинальный рукописный образ Богородицы 

находится в старинной византийской церкви Пана-

гии Хрисалиниотиссы, в городе Никосия – столице 

острова Кипр. И у него, как у каждого Ее образа, 

своя удивительная история. 

        Предание гласит, что первая церковь на острове 

была построена в V в. После ее разрушения в резуль-

тате арабских набегов на месте старого храма стал 

расти лен.  

         И здесь, на этом поле из льна, примерно в X в. 

была найдена икона с изображением Богородицы. 

Образ назвали «Хрисолиниотисса», что означает 

«покровительница золотого льна».  Икона была так 

необычна, что построенный новый храм нарекли в ее 

честь – Хрисолиниотисса, то есть храм Богородицы 

Золотых Льняных Полей. Что же касается образа, то 

он с тех пор находится справа от Царских Врат, на 

алтарной преграде. И больше известен под названем  

«Быстрослышащая и Быстроотвечающая». Необычность иконы в том, что Пресвятая Дева 

с Младенцем изображена, словно в зеркальном отражении. При этом надпись справа гла- 



сит: «Плирофоруса», то есть «Быстрослышащая». А слева – «Ергоэпикос», что означает 

«Быстроотвечающая». 

         И сегодня, как много веков назад, в церковь Богородицы Хрисолиниотиссы ради этой 

иконы приходят и приезжают со всего мира верующие. Конечно же, каждый из них – со 

своими бедами и печалями. И все, кому посчастливилось предстать пред святыней, под-

тверждают: да, так и есть! Божия Матерь быстро откликается помощью и поддержкой. 

         Верующие едут к чудотворному образу с надеждой и верой. И Царица Небесная чу-

десным образом поддерживает страждущих, внимательно выслушивая каждого. 

        Обращаться к Пресвятой Богородице перед иконой «Быстрослышащая и Быстроотве-

чающая» можно в любых жизненных обстоятельствах, с любой просьбой. 

        Неразрывное единство образов свидетельствует о том, что Царица Небесная скоро 

слышит наши смиренные моления и возносит ко Христу святые и всесильные мольбы за 

нас. 

Нива духовная 
          Господь ищет созидателей, а не разрушителей. Ибо созидающий добро – тем самым 

разрушает зло. А тот, кто пустится разрушать зло – быстро забудет о созидании добра и 

превратится в злодея.                                                                               Свт. Николай Сербский 

         Лучше с благоговением молиться о ближнем, нежели обличать его во всяком согре-

шении.                                                                                                         Прп. Марк Подвижник 

         Смотри вперед – с надеждой, назад – с благодарением, наверх – с молитвой, вниз – с 

покаянием, внутрь – со вниманием! А вокруг – с любовью!              Игумен Тихон (Борисов) 

Вопрос священнику 
   – Для чего совершается каждение? 

   – О цели каждения говорит молитва, которую перед началом каждения произносит свя-

щенник: «Кадило Тебе приносим, Христе Боже наш, в воню (запах) благоухания духовного, 

еже прием в пренебесный мысленный Твой жертвенник, возниспосли нам благодать Пре-

святаго Твоего Духа». 

        Каждение, обращенное к верующим, выражает желание, чтобы они исполнились Духа 

Святого и благоухали пред Господом своими добрыми делами, подобно фимиаму. Дым 

кадильный, обнимающий собою молящихся, символизирует благодать Божию, которая нас 

окружает. Каждение вообще выражает желание молящихся, чтобы их молитвы возноси-

лись к престолу Божию, подобно тому, как фимиам возносится к небу, и были бы так же 

приятны Богу, как бывает приятно благоухание фимиама. 

        Каждение всегда соединяется с молитвой, которую произносит архиерей или иерей, 

благословляя кадило перед каждением. В этой молитве заключается прошение к Богу, что-

бы Он принял это кадило в воню благоухания духовного, то есть, чтобы люди, предстоя-

щие и молящиеся, были духовно приятным благоуханием Христу (2 Кор. 2, 15), чтобы 

Господь, приемля кадило в пренебесный Свой жертвенник, ниспослал благодать Пресвя-

того Своего Духа. 

         Для каждения употребляется кадило на цепочках, ручное кадило, называемое кация, 

сосуд для ладана, называемый ладоница, и еще особые сосуды, которые поставляются в 

определенных местах храма для наполнения храма благовонием, как это указывает Устав 

делать на Пасхальной утрени. 

        Фимиам, или ладан, представляет собой душистую древесную смолу некоторых де-

ревьев; приготовляется иногда и искусственным образом из разных благовонных веществ. 

Каждение совершают в разные моменты богослужения иногда один иерей, иногда иерей с 

диаконом, а иногда один диакон. 

Архиеп. Аверкий (Таушев) 



        Совершая установленные Церковью обрядовые действия, христианин должен пом-

нить, что они имеют значение и силу, только тогда, когда от сердца нашего исходит чис-

тый фимиам смирения, любви и благодарения к Богу. Господь говорит: «от востока солнца 

до запада велико будет имя Мое между народами, и на всяком месте будут приносить фи-

миам имени Моему, чистую жертву; велико будет имя Мое между народами, говорит 

Господь Саваоф» (Мал.1:11). 

Иеромонах  Иов (Гумеров) 

24 ноября – День матери 

У матерей святая должность – молиться за своих детей! 
                          Молитва о наших детях 

         Когда мы молимся о наших детях, дело не в том, какой именно молит-

венный текст возглашать, а в том, чтобы молитва творилась с усилием и с 

ответственностью. То есть, не просто утром быстренько пробежать списо-

чек имен, как обычно после жены-мужа, после родителей и детей помянуть 

– Машу, Таню, Ваню, а предстоять за них перед Богом и полагать перед 

Ним то, о чем мы серьезно переживаем, – когда-то из-за их здоровья, когда-

то из-за их капризов, когда-то из-за все более проявляющихся недобрых ка-  

честв.          

         Будем поставлять перед Богом то, о чем болит наша душа, и просить, чтобы Господь 

Сам, какими Он знает путями, наших детей от этого оградил. Не подсказывать, теперь уже 

и Богу: Господи, вот это надо сделать с моим сыном, таких-то послать ему друзей, такое-то 

образование ему получить, такие-то интеллектуальные навыки приобрести, а просто пред-

стательствовать Богу и вручать Ему своих детей с молитвой: «Господи, да будет воля Твоя. 

Я вижу, что происходит с моим сыном, скорблю и не могу Тебе об этом не молиться…» 

         Молясь, мы должны быть честны и ответственны. В каких-то особенных обстоятель-

ствах – болезнь, искушение, разлука – мы должны с определенным усилием понести мо-

литвенный труд за наших детей, к примеру, читать тот или иной канон или акафист, или 

какое-либо церковное последование, которое потребует от нас и духовного сосредоточе-

ния, и времени. От прочих своих дел, попечений и развлечений мы должны оторвать нечто 

ради молитвенного предстояния перед Богом. И засвидетельствовать свою любовь к детям 

усилием в молитве за них, а не просто фактом их поминовения.  

         И это будет то, что Господь примет. Молитва с верой всегда приносит результат. Мо-

литва за тяжко больного ребенка, которая совершается матерью, отцом, близкими с верой, 

чаще всего приводит к выздоровлению или облегчению болезни. Если же, по неведомому 

нам, Промыслу Божию этого не происходит, то происходит благодатное устроение нашей 

души и души того, о ком мы молимся, которое становится плодом нашей молитвы. 

        Поэтому что тут можно сказать? Если сердце все еще остается непокойно, надо про-

должать молиться и, как та евангельская вдовица, предстательствовать перед Богом, и 

ответ всегда будет. Всегда.                                                                        Прот. Максим Козлов 

28 ноября – начало Рождественского поста 
          Как еврейский народ 40 лет скитался по пустыни, прежде чем вошел в Землю 

Обетованную, также и Святая Церковь ведет нас через сорокадневную пустыню поста, 

прежде чем мы войдем в Божие обетование, открывшееся нам в Рождестве Спасителя. 

Электронную версию «Троицкого листка» можно найти на сайте нашего храма: 

http://kazankahram.cerkov.ru   и на сайте Кавказского благочиния:  http://kavkaz.blagochin.ru 

Редактор: прот. Кассиан Кравцов      Верстка и печать: С. Мялова 

Уважаемые прихожане! Наша газета содержит изображения православных икон, 

поэтому убедительно просим не использовать листки в хозяйственных нуждах 

http://kazankahram.cerkov.ru/
http://kavkaz.blagochin.ru/


 

 

 

 


