
    

 

   №10 (173) октябрь 

2025 г. 

Свято-Троицкий храм ст. Казанской Тихорецкой епархии 

Выпускается по благословению Преосвященнейшего Стефана,  

епископа Тихорецкого и Кореновского 

14 октября - Покров Пресвятой Владычицы нашей 
Богородицы и Приснодевы Марии 

 

      Мы празднуем праздник Покрова. Это русский 

праздник, в календарях других Церквей его нет.  

И это неслучайно, потому что вся наша история 

связана с чудесами, которые исходили от Божией 

Матери. И милость, которую Она даровала народу 

нашему, Церкви нашей, символизируется замеча-

тельным изображением Богоматери с распростер-

тым омофором. 

      Событие, в честь которого установлен празд-

ник, произошло в Византии, но еще раз хочу под-

черкнуть: в Византии, в греческих Церквах, да и 

во всех неславянских Церквах, этого праздника не 

существует. А мы храним предание о том, как рас-

простертый над Константинополем омофор 

Царицы Небесной стал свидетельством Ее защиты 

города от страшного нашествия иноплеменников.      

       Покров – это символ, это образ защиты, а за-

щита бывает разной. 

        Иногда защита или покровительство (кстати, слова «покров» и «покровительство» 

имеют один корень), которое один человек оказывает другому, лишено благочестивого 

измерения. Нередко покровительство имеет прагматический смысл: сейчас я тебе помогу, 

продвину по карьерной лестнице, а уж ты, пожалуйста, отработай мое покровительство. 

Здесь даже слово «покровительство» неуместно – это не покровительство, а протекцио-

низм, как говорят современные люди, когда один продвигает другого ради утилитарных 

целей, чаще всего получения благ тем, кто этот протекционизм осуществляет, будь то бла-

га материальные или политические. 

        Так вот, Покров – это не протекционизм. Царица Небесная покрыла омофором землю 

нашу Русскую, Церковь нашу, да и всех христиан, как это очевидно из видения, которое 

лежит в основе сегодняшнего праздника. Царица Небесная ничего для себя не требует, ни-

чего для себя не просит. И Покров над нашей страной не требует от нас ничего, кроме од-

ного – мы не должны отрекаться от Той, Которая простерла этот Покров над нашей землей. 

Мы не можем и не должны отрекаться от Ее Сына. Мы должны хранить веру православ-

ную – вот единственное, что требуется от нас в ответ на простертый над Россией Покров 

Пресвятой Богородицы… 

           И когда мы молимся пред Покровом Пресвятой Богородицы, мы должны знать, что 

этот Покров есть выражение любви Пресвятой Богородицы к народу Своему, к Церкви и к 

Отечеству нашему. И народ наш на протяжении всей истории так чувствовал эту любовь 

Пресвятой Девы, что стал праздновать видение во Влахернском храме, что в Константино-  



поле, как один из великих праздников. 

  …Покров – это символ любви Богоматери, это символ Ее заботы о всех, кто обращается к 

Ней с молитвой. Но ведь любовь предполагает взаимность – не бывает односторонней 

любви. По неизреченной милости Своей Царица Небесная обращает к нам Свою любовь, и 

вся история России об этом свидетельствует. 

     Единственный наш ответ на любовь Богоматери – еще раз хотел бы сказать, что любовь 

всегда требует ответа, – это хранение веры православной, почитание Пресвятой Девы 

Марии, обращение к Ней с молитвами, это воспитание детей в православной вере, это от-

каз от всякого пренебрежения той великой духовной традицией, которая сформировала 

наш народ, его ценности, его силу, ставшую необоримой, несмотря на страшные перипе-

тии века двадцатого. Поэтому наш ответ на любовь Богоматери должен быть не чем иным, 

как ответной любовью… 

     И эта любовь должна быть наполнена верой, чтобы не превратиться в идолопоклонство. 

Она должна быть непременно направлена к престолу Божиему, к Его Пречистой Матери. 

Именно обращаясь к Господу и Его Матери, мы должны испрашивать благословения для 

жизни нашей, для Отечества нашего, для народа нашего и таким образом сохранять живую 

связь с Пречистой Преблагословенной Девой Марией. 

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл 
Не исчислить всех благодеяний от покрова Божией Матери 

          Матерь Божия Своим ходатайством и заступлением пред Богом насадила, возрастила 

и распространила православную веру в нашем Отечестве и неоднократно спасала оное от 

гибели во дни страшных бедствий. 

         Страшные нападения полчищ татарских, целых два столетия порабощавших Россию, 

казалось, должны были уничтожить не только ее могущество, но и самое бытие, но народ 

русский, и среди самого порабощения умевший сохранить веру в Иисуса Христа, прекло-

няя колена с верою и смирением прел Ним и Его Пречистою Матерью, преклонял Ее на 

милость и Она не умедлила явить ему Свой покров и заступление. 

        Так с Донскою иконою Богоматери, носимой в стане воинов, великий князь Димитрий 

Донской на Куликовом поле одержал славную победу над многочисленными полчищами 

Мамая, татарского хана. 

        Так по молитве обителей Москвы пред Владимирскою иконою Богородицы в XIV сто-

летии не только Москва, но и вся Россия избавилась от нашествия и разорения от Тамерла-

на, татарского хана, чрез покров и заступление Матери Божией. 

        Так чудным знамением Своего могущества и заступления Она спасла от разорения и 

погибели Новгород и тем дала новую силу и крепость могуществу русских. 

        В XVI веке пред тою же чудотворною иконою Богородицы молившиеся москвитяне 

избавились от нашествия страшного завоевателя Махмет-Гирея, стоявшего уже с сильным 

войском близ Москвы. 

        В 1612 году, в бедственные дни междуцарствия, Москва и Отечество наше избавились 

от порабощения поляками, молясь пред Казанскою иконою Богоматери. 

        А в 1812 году кем спасено Отечество наше от порабощения Наполеоном, императором 

французов? Не заступлением ли Богоматери, Смоленская икона Которой была носима в 

полках русских во время достопамятной битвы Бородинской? 

        Кто может исчислить все благодеяния, от покрова и заступления Божией Матери из-

лившиеся на наше Отечество и на мир православный? Они бесчисленны, паче песка мор-

ского, чему живое свидетельство – множество чудотворных Ее икон, источающих бесчис-

ленные чудеса миру православному. 

Схиигумен Савва (Остапенко) 



19 октября – память апостола Фомы 

         Святой апостол Фома был одним из двенадцати ближайших учеников Христа. После 

Воскресения и Вознесения Господа он проповедовал Евангелие на огромной территории от 

Палестины до Индии. Апостол Фома известен для многих тем, что усомнился в вести о 

Воскресении Христа. Когда другие апостолы рассказали ему, что видели воскресшего 

Господа, он ответил, что не поверит этому, пока сам не увидит Христа и не потрогает рука-

ми раны от гвоздей. Отсюда пошло известное выражение: Фома неверующий. Так говорят 

о людях, которые отказываются верить несомненной истине. 

        Однако следует сказать, что неверие бывает разное, и поэтому нужно разобраться, ка-

кого рода неверие было у Фомы. Характерной особенностью этого неверия было то, что 

апостол хотя и усомнился в Воскресении, однако всем сердцем и душой он хотел, чтобы 

весть, принесенная апостолами, оказалась правдой. Поэтому, когда Христос ему явился, он 

в ту же минуту стал верующим и с великой радостью исповедал свою веру в известных 

словах: «Господь мой и Бог мой!» И после этого Фома уже всю жизнь отдал за проповедь 

Евангелия, дойдя в апостольском благовестии до края земли, до пределов тогдашнего 

мира. 

        Бывает, однако, неверие и совсем другого рода: когда человек, наоборот, всем серд-

цем, всей душой не хочет, чтобы Евангельская весть оказалась истинной. Такое неверие 

является почти неизлечимым, и здесь не помогут никакие убеждения, никакие доказатель-

ства. Если в глубине души человек заранее не хочет верить, не хочет принять Христа, то 

хотя бы и великое чудо совершилось на его глазах, он все равно не поверит. 

        Почему же человек не хочет верить, что Евангелие есть истина? Причины здесь могут 

быть разные. Часто это происходит потому, что человеку просто не выгодно, чтобы Бог 

существовал, так как человек живет скверно и безбожно. Ведь если Евангелие истинно, то 

придется отвечать перед Богом за свои грехи. А если оно не истинно, то можно и дальше 

спокойно жить по своей воле. Поэтому подсознательно такой человек очень хочет, чтобы 

Бога не было, и он начинает убеждать в этом и себя, и других. И тогда даже чудеса оказы-

ваются бессильными и не заставят человека поверить.                            Свящ. Иоанн Павлов 

Нива духовная 

         Неведущий Бога, какой бы он ни был мудрец, неблагоразумен. 

Свт. Амвросий Медиоланский 

          Как ни странным может показаться, но это истинно, что мы приходим в сей мир не 

для того, чтобы наслаждаться им, а чтобы спастись от него. Подобно, как люди идут на 

войну не для того, чтобы наслаждаться войной, а чтобы спастись от войны! 

          …Мы приходим в эту жизнь ради жизни вечной. 

          Истинные христиане никогда не воспринимали эту жизнь иначе, как воинскую служ-

бу. Каждый, кто несет воинскую повинность, должен отслужить свой срок и вернуться 

домой. И как солдаты считают дни своей службы и с радостью думают о возвращении до-

мой, так и христиане постоянно думают о конце этой жизни и о возвращении в свой Дом. 

Свт. Николай Сербский 
       Не малодушествуй, видя, что ты в этой жизни в бесславии или в болезни, или в глу-

бокой старости и нищете. Питающий птиц небесных не оставит и тебя без Своего промыш-

ления. 

Прп. Ефрем Сирин 
          Если можете, бывайте сколько можно чаще в церкви. Она – Дом Божий истинный, 

хоть сложена из кирпичей с известью. Сердце чует, что оно в доме Отца, и сладко ему. 

Свт. Феофан Затворник 



26 октября – память Иверской иконы Божией Матери (принесение в Москву в 1648 г.) 

 

        Святая икона, именуемая Иверскою, находит-

ся в Иверском монастыре, что на Афонской горе, с 

999 года. Со времени явления и доныне икона пре-

бывает в храме при внутренних вратах монастыр-

ских, на месте, избранном Самою Богородицею, 

почему и называется Вратарницею – Портаитис-

сою, а от имени монастыря – Иверскою… 

        В царствование Алексея Михайловича, при 

патриархе Никоне, 13 октября 1648 года, в Москву 

привезен был список с чудотворной иконы, кото-

рый ничем не разнится от подлинника, ни длиною, 

ни шириною, ни ликом, одним словом – «новая 

аки старая».  

    В документах Иверского монастыря сохраняет-

ся подробное сказание о написании этой иконы 

благочестивыми старцами Афонского монастыря. 

Когда архимандрит Пахомий, ездивший в Москву 

собирать приношения в пользу Афонских обите-

лей, вернулся в свой Иверский монастырь, тогда 

он немедленно собрал всю свою братию, в числе 

трехсот шестидесяти пяти, и сотворили они вместе 

великое молебное пение с вечера и до утра, святи-

ли воду со святыми мощами и этою святою водою 

обливали чудотворную икону Пресвятой Богородицы, старую Вратарницу, и, собрав ту 

воду в большую чашу, обливали ею новую доску из кипарисного дерева и опять, собрав ту 

воду в чашу, служили Божественную литургию с великим усердием и верою, а после 

Литургии дали ту святую воду иконописцу благочестивой жизни, преподобному иноку и 

духовному отцу Иамвлиху Романову, чтобы, смешав святую воду с красками, он написал 

святую икону. Все время написания иконы иконописец только в субботу и воскресенье 

употреблял пищу, а братия в помощь ему совершали всенощные и Литургии по дважды в 

неделю. 

         По прибытии св. иконы в Москву, 13 октября 1648 года, царь Алексей Михайлович со 

всем семейством, патриарх Иосиф, духовенство, бояре и народ всякого звания и возраста с 

благоговением встретили икону Богоматери у Воскресенских ворот Китай-города. Икона 

первоначально была поставлена в монастыре, называвшемся тогда «Никола – Большая 

Глава», впоследствии отданном от царя Алексея Михайловича афонским инокам, после 

чего он стал называться Никольским Греческим. 

         Благочестивый царь, вспоминая, что чудотворная икона в Афонской обители избрала 

себе место на воротах монастырских, пожелал перенести присланную с Афона икону в 

особенную часовню, для нее устроенную у Воскресенских ворот с молитвенною надеж-

дою, что Божественная Вратарница будет всегда ограждением и покровом первопрестоль-

ной столицы. В часовне хранится рукописная книга, в которой записаны многочисленные 

чудеса, изливавшиеся от милосердия Пресвятой Богородицы всем прибегающим к Ней с 

верою и усердною молитвою. Московская Иверская икона прославлена многими чудесами; 

все православные христиане имеют к ней великое благоговение. В 1812 году, во время на-

шествия французов, чудотворная икона, по высочайшему повелению, была увезена из 

Москвы во Владимир и, по изгнании неприятелей, опять препровождена в Москву и по-  



ставлена в часовню, куда стекается ежедневно множество богомольцев.  

         Православные цари при посещениях древней столицы останавливаются у часовни для 

поклонения чудотворной Иверской иконе. Святую икону часто поднимают в дома боля-

щих. Когда везут ее по улицам в особо устроенной колеснице, все люди осеняют себя 

крестным знамением и поклоняются. Чтобы часовня не оставалась без святыни, написана 

другая подобная икона, находящаяся в часовне. 

С. Снессорева 

           Из книги: Земная жизнь Пресвятой Богородицы и описание святых чудотворных ее 

икон, чтимых православною церковью, на основании священного писания и церковных  

преданий, с изображениями в тексте праздников и икон Божией Матери. 

Почему в Церкви целуют иконы и для чего это нужно? 
          Для начала оговоримся, что значит для православного человека икона. Это не дерево, 

покрытое красками и позолотой, а своего рода окно в духовный мир, позволяющее хотя бы 

через образ святого встретиться с ним, обратиться к нему с молитвенной просьбой, побла-

годарить за помощь и просто выразить свою любовь. 

          Критики Православия видят в иконах пережиток язычества. Например, так считали 

иконоборцы VIII–IX в., которые, возражая против почитания икон, прямо сравнивали их с 

идолами. В ответ на это в православном богословии был сформулирован принцип, соглас-

но которому «честь, воздаваемая образу, переходит на Первообраз». То есть чествование 

икон и поклонение перед ними относится не к материалу иконы, не к дереву и краскам, а к 

тому, кто на ней изображен. Православные не воспринимают икону как некое иное божест-

во, не считают, что она сама по себе обладает сверхъестественной силой. Оказывая честь 

иконе, христианин умом переносится к тому, кто на ней изображен. А Господь, видя веру 

молящегося, подает ему через икону благодатную помощь. 

       • Кстати, поэтому расхожее выражение «молиться иконе» богословски некорректно. 

Правильно говорить: «молиться перед иконой» – тому, кто на ней изображен. 

        Способы почтить изображенного на иконе: это и молитва перед иконой, и поклоны, и 

каждение ладаном, и, наконец, целование. Традиция целовать иконы – это выражение до-

верия, любви и признательности к тому, кто на них изображен. Так любящий целует фото 

дорогого ему человека, который находится вдали от него. А если такое фото, например, ро-

дителей, вдруг случайно упадет на пол, то мы обязательно поднимем его и бережно поста-

вим на прежнее место. При этом мы не отождествляем фото с нашими реальными папой и 

мамой, а соотносим его с ними и в силу этого переносим на изображение наше отношение 

к оригиналу. 

         Целование икон следует совершать с благоговением – не целовать священные образы 

непосредственно в лик (лицо). Правила благочестия предписывают совершать целование в 

руку или ногу изображения. 

              С сайта:  https://foma.ru/pochemu-v-cerkvi-celujut-ikony-i-dlja-chego-jeto-nuzhno.html 

Вопрос священнику 
– Умер ли Христос за грехи всех людей? Если да, означает ли это, что все будут спасены? 

– Несмотря на то, что искупительная жертва принесена Христом-Спасителем за всех лю-

дей, плодами ее могут пользоваться только те, кто веруют во Христа, принадлежат к соз-

данному Им телу – единой, святой, соборной и апостольской Церкви, которые вошли в об-

щение со Христом через причащение Его тела и Крови. Значит, неверующие во Христа и 

не принадлежащие к святой православной Церкви, не могут пользоваться плодами искуп-

ления, совершенного Господом Иисусом Христом. А таковых на всей земле и в отечестве 

нашем остается еще много... Все они имеют нужду в проповеди о Христе и о созданной Им 

Церкви.                                                                                                     Свт. Макарий (Невский) 



Именины 
          Имени ны (тезоименитство, от «тезка», «соименник») – день памяти святого, чье имя 

было дано человеку при Крещении. Список дней памяти святых находится в месяцеслове. 

Чаще всего день памяти святого – это день его земной кончины, т.е. перехода в вечность, 

встречи с Богом, приобщиться к Которому и стремился подвижник. 

Обязательно ли называть ребенка именно по календарю? 

         Церковный устав не содержит строгого предписания называть детей именами только 

тех святых, чья память совершается в день рождения ребенка. Подобная практика является 

делом сугубо личного благочестия родителей. Возможно, она связана с тем, что верующие 

родители, как правило, знают каких святых вспоминает Церковь в данный день, соответст-

венно, они знают, кому молятся и в тот день, когда на свет появляется их чадо. Поэтому 

они особо усердно обращаются именно к этим святым. Если родители хотят назвать сына 

или дочь именем, которое им очень нравится или, например, в честь кого-то из предков, но 

при этом память святого, носящего такое имя, совершается не в ближайшее время, в этом 

не будет ничего предосудительного. Главное, чтобы и родители, и в будущем – сам ребе-

нок, не забывали молиться тому небесному покровителю, имя которого они избрали.  

Как определить день именин? 

         В церковном календаре бывает по нескольку дней памяти одного и того же святого, 

также одно и то же имя носят многие святые. Поэтому необходимо найти в церковном ка-

лендаре день памяти соименитого с вами святого, ближайший после дня вашего рождения. 

Это и будут ваши именины, а святой, память которого вспоминается в этот день, будет ва-

шим небесным покровителем. Если у него есть и другие дни памяти, то для вас эти даты 

станут «малыми именинами».  Если мы хотим наречь имя ребенку строго по церковной 

традиции, то это будет имя святого, память которого празднуется в 8-й день по рождении 

ребенка. 

Именины и День Ангела 

          Иногда именины в просторечии называют Днем Ангела. Это название напоминает о 

том, что в старину святых покровителей иногда образно называли Ангелами их земных 

тезок; некорректно, однако, смешивать святых с ангелами. Именины – день памяти свято-

го, именем которого человек назван. При Крещении человеку приставляется Богом Ангел-

Хранитель. Поэтому Днем Ангела правильно называть день крещения человека. У каждого 

крещеного свой Ангел-Хранитель, но имя его нам неизвестно. 

С сайта: https://azbyka.ru/imeniny 
Перед Иверской иконой Богоматери 

 

Пред иконой Иверской помолюсь в тиши, 

Открывая Господу тайники души. 

Отворит Вратарница предо мной врата, 

Дай, Господь, смирения, чтоб пройти туда. 

Помолись, Заступница, Сына упроси, 

Чтоб помог нам, немощным, крест свой донести. 

Пред иконой Иверской я прошу Тебя, 

Омофором радостным обогрей меня. 

Боже Милосердный! Твой нетварный свет 

Путь укажет верный и спасет от бед! 

Н. Лешукова 

Притча 
         К одному отшельнику пришел чело-

век и пожаловался: 

– Ты мне не ответил, когда я тебя спра-

шивал. Ты был холоден! 

          И старец сказал: 

– У меня болела душа, а язык был ост-

рым. Потому я промолчал. Чтобы не дать 

тебе яд под видом благословения. 

 
Электронную версию «Троицкого листка» можно найти на сайте нашего храма: 

http://kazankahram.cerkov.ru   и на сайте Кавказского благочиния:  http://kavkaz.blagochin.ru 

Редактор: прот. Кассиан Кравцов      Верстка и печать: С. Мялова 

http://kazankahram.cerkov.ru/
http://kavkaz.blagochin.ru/


 


